

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

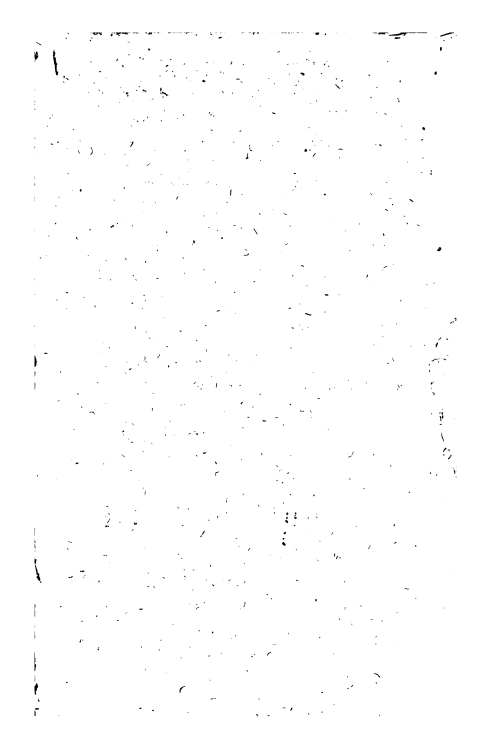
#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/



5. 1.62

1.6.23



## RECIT

DE LA

## CONFERENCE DU DIABLE

AVEC LUTHER.

Fait par LVTHER meme,

Dans son Livre de la Messe privée & de l'Onction des Prestres.



Chez R. CHEVILLION, rue S. Jacques, proche la Fontaine S. Severin, à la Colombe Royale.

M. DC. LXXXI. Avec Approbation, & Permisson.

## RECIE

### DE LA

L'Esprit de Dien dit expressément que dans les derniers temps quelques-uns abandonne cont la Foy, s'arrestant aux esprits d'erreur, & aux Doctrines des Diables. 1. Timoth. 4.1.





# RECIT DE LA CONFERENCE DU DIABLE AVEC LUTHER,

Fait par Luther même,

Dans son Livre de la Messe Privée & de l'Onction des Prestres.

2 Feüillet 218 du Tome 7. des œuvres de Luther, imprimées par Thomas Klug à Veitemberg, en 1598.

Ontigit me semel submediam nottem subito experge sieri, ibi Satan mecum cepit ejus medi disputationem. Audi, inquit, Luthere doctor perdotte, nosti te quindecim annis L m'arriva une fois de m'éveiller tout d'un coup sur le minuict, & Satan commença à disputer ainsi avec moy. Ecoute, me dit-il, Luther Docteur tres éclairé! tu sçais que durant quinze ans, tu as celebré presque

LA CONFERENCE DU DIABLE sous les jours des Mes- celebrasse Missa ses privées, Que seroit- privatas; Quid fi ce si de telles Messes tales Misse priprivées estoient une Que seroit-ce si le Quid si ibi non ad Corps & le Sang de fuisses corpus & Jesus-Christ n'y sanguis avoient pas esté pre- sed tantem panem Lents, & que tu n'eusses adoré & fait adoré aux ses, & alin adoautres que du pain & fes-? du vin ?

TE luy répondis, j'ay esté fait Prestre, j'ay receu l'onction & la confecration des mains de l'Evesque, & j'ay secrationem ab Efait tout cela par le piscopo, & bac comandement de mes Superieurs, & par l'obeissance que je leur devois. Pourquoy n'aurois-je pas consacré, puisque j'ay prononcé serie pronunciaserieusement les paroles de Jesus-Christ, & que j'ay celebré ces brarim? Messes avec un grand serieux? Tu le sçais. ...

vatæ horrenda efidolatrie ? sent idolatria ? & vinum adorasrandum proposuis-

> Cui ego respondi, sam unttus Sacerdos, accepi unstionem & conomnia feci ex mandate & obedientia Majorum, Quare non consecrassem, sum verba Christi rim, & magno serio Missas celenofi.

Hot totam, in. quit . est verum. fed Turce & Gentiles etiam faciunt in fais templis om nia ex obedientià; & serio sacra sua faciant. Sacerdotes Ieroboam faciebant etiam omnia certo zelo G studio contrà veros Sacerdotes in Ie. rusalem. Quid si tua ordinatio & consecratio etiam falsa esset, sicut Turcarum & Samaritanorum falfi Sacerdotes, falfus & impius cuttus eft?

Primum nosti, inquit, nallam tanc habuisti co-gnitionem Christi, nec veram sidem, & quod ad sidem attinet, nihilo melior suisti quovis

Tour cela est vray; me dit il, mais les Turcs & les Payens font aussi toutes choses dans leurs temples par obeissance, & ils font serieusement leurs ceremonies. Les Prestres de Jeroboam faisoient aussi toutes ehoses avec zele. & de tout leur cœur contre les vrais Prestres qui estoient en Jerusalemi Que seroit-ce si ton ordination & ta consecration estoient aussi fausses, que les Prestres. des Turcs & des Samaritains sont faux, & leur culte faux & im. pie >

PREMIEREMENT, tu sçais, me dit-il, que tu n'avois alors ny connoissance de Jesus-Christ ny vraye soy; & qu'en ce qui regarde la soy, tu ne valois pas mieux qu'un Turc,

A ij

LA CONFERENCE DU DIABLE Car b le Turc & tous Turca, NamTur. les Diables croyent ca adeòque omnes l'histoire de Jesus-CHRIST, qu'il est né. qu'il a esté crucifié, qu'il est mort, &c. Mais le Turc & nous autres Esprits reprouvez nous n'avons point de confiance en sa misericorde, & nous ne le tenons pas pour nostre Mediateur, ou pour Mediatore, ant nofire Sauveur, au contraire nous avons horreur de luy, comme d'un Juge severe.

C'ESTOIT-là ta foy, tu n'en avois point d'autre, quand tu receus l'onction de l'E. vesque, & tous ceux qui donnoient ou qui recevoient cette onction, avoient ces sen-

Diaboli credunt historiam de Christo, ip sum esse natum, crucifixum. mortsum, &c. Sed Turca & nos Biritus rejecti non fi. dimus illius misericordia, neque habemus eum pra Salvatore, sed exhorrescimus ut favam judicem.

Ejus modi fidem. non aliam & tu habebas, cum ab Episcopo untionem acciperes. O. omnes alij vngentes simul & unsti sic sentiebant, &

b Le Diable dit là une faußeté, car les Turcs ne croyent pas que Jesus-Christ ait efté crucifié, les Juifs, die Mahomet, n'ont pas crucifié le Messie Jesus Fils de Marie, mais un d'entr'eux qui luy ressembloit. Alcoran de Mahomet, à la fin du chapitre des femmes, contenant 170 versets, écrit à Medine, page 113 de la Traduction de sieur du Ryer, imprimée à Paris en 1651.

AVEC LUTHER non aliter de Chritiments de lesus-Ro. Ideò à Christo. CHRIST, ils n'en tanguam crudeli avoient point d'autres. indice confugieba-C'est pour cela qu'en tis ad S. Mariam éloignant, vous & Sanctos ; illi Jesus-Christ comme erant Mediatores d'un Juge cruel, vous inter vos & Chriaviez recours à la Vierge Marie & aux Saints, Rum. Sic erepta & vous les regardiez est gloria Christo. comme des MEDIA-Hoc neque in, neque vilus alius TEURS entre vous & Jesus-Christ, Voila Papista poterit inficiari. Ergo uncti comme on a ravy la estis, consecrati & gloire à Jesus Christ. rast, & sacrifica-C'est ce que ny toy, ftis in Misa ut NY AUCUN AUTRE Gentiles, Eshnici, PAPISTE NE PEUT

c Le Diable attaque l'Invocation des Saints, en supposant faussement que l'Eglise fait tort à la Mediation de JESUS-CHRIST, lors qu'elle a recours à leurs prieres; car l'Eglise croit simplement, qu'il est bon & utile de prier les Saints qui regnent avec Dieu, dans ce mesme esprit de charité, qui nous porte à demander le secours de nos Freres qui vivent sur la terre. Conc. Trid. Sess. 25 decis. de Invocation des Saints, page 18 6 20.

NIER.

non vt Christiani.

Quomodo ergo potuistis in Missa

consecrare, aut ve-

sam Missam ce.

A iij

Vous

donc receu l'onction.

vous avez esté consa-

crez & tondus, &

vous avez sacrifié à la

Messecome des Payes, lebrare? ibi desse & non comme des sis (qued secunChrestiens. Comment dum vestram prodonc avez vous pû priam dostrinam consacrer à la Messe, vitiat) persona ou celebrer vrayement babens posestatem la Messe? puis qu'il y consecrandi.
manquoit une person-

ne qui eût la puissance de consacrer, ce qui est, selon vôtre propre doctrine, un

défaut essentiel.

SECONDEMENT, tu as esté consacré Prê: rre, & tu as abusé de la Messe contre son institution, & contre la pensée & le dessein de Tesus - Christ qui l'a instituée. Car Jesus-CHRIST a voulu que le Sacrement fût distribué entre les Fideles qui communient, & qu'il fût donné à l'Eglise pour estre mangé, & pour estre beu. En effet le vray Prêtre est étably ministre de l'Eglise pour prêcher la parole de Dien, &

Secundo, untime es tunc in Sacetdotem, & Misa abufus es contra institutionem, contra mentem & sen. tentiam Christi in Bituentie. Nam Christus voluis fa-CTAMENTEM inter pios communicantes distribui . ad edendum & bibendum Ecclesia porrigi. Sacerdos enim verus, est minister Ecclesia constitutus ad prædicandum

AVEC LUTHER

cramenta, ficut boc habens verba Christi in Cana. & sicus Paulus 1. Cor. 11. de Cæne Dhi loquitur. Vude & à veteribus Comunio appel. lata eft, quèd non Solus Sacerdos debeat vii sacramëto juxtà institutione Christi, sed reliqui Christiani fratres wad cum ipfo. Nunc annos quindecim sotos sem. per solus privatim pro te in Misle vins es facra. mento, & non comunicasii aliis. Adedque inter. dictum tibi erat. ne portigeres to. tum sacramentum Cujusmodi nunc boc est sacer. dotium ? Cujuf.

Er porrigenda sa. pour donner les Sacre. mens, comme le portent les paroles de JESUS CHRIST en la Cene, & celles de saint Paul dans sa premiere aux Corinthiens chap. 11. en parlant de la Cene du Seigneur. De là est venu que les Anciens l'ont appellée Communion, parce que selon l'institution de Jesus-Christ, le Prestre ne doit pas user seul du Sacrement, mais les autres Chrestiens qui sont ses Freres en doivent user avec luy. Er toy, pendant quinze ans end tiers tu t'es toûjours appliqué à toy seul le Sacrement, lors que tu as dit la Messe. & tu n'y as pas fait participer les autres. t'estoit même deffendu de leur donner tout le Sacrement. Quel

LA CONFERENCE DU DIABLE Sacerdoce est ce là modi untio? Cal Quelle onction? Queljusmodi Missaco le Messe, & quelle contosecratio? Cujusfecration? Quelle forte modi tu es sacerdePrêtre es tu, qui n'as dos, qui non pro pas esté ordonné pour Ecclesià, sed pro l'Eglise, mais pour toyte ordinatus es? de hoc sacerdosio, de même? Il est certain hâc unttione ( cerque J. Christ n'a tum eft, Christus point connu & ne renibil novit, nec conoît point ce Sacerdoce & cette onction. eam agnoscit.

TROISIEMEMENT, la Tertio, mens & pensée & le dessein de sententia Christi Tesus Christ comme eft, sicut verba ses paroles le marclarè habent, ut quent, est qu'en pretractantes sacra-Sacrement mentum, mortem nous annoncions & ejus annuntiemus: Hoc facite, innous confessions ſa mort, FAITES CECY, quit, in mei comdit-il, EN MEMOIRE memorationem. DE MOY, & comme & sicut Paulus indit saint Paul, jusqu'a quit, donec veniat. Tuverò mis-CE QU'IL VIENNE. Mais toy, diseur de fator privates, in Messe privée, tu n'as omnibus Millis pas seulement une fois tuis semel quidem presché ou confessé pradicafti aut con-Jesus-Christ dans fessus es Christums

AVEC LUTHER.

The folias we fus es Sa. cramento, & apud teipsum demurmurafti. fibilo quodam tibi soli verba Cenæ. Hæccine eft inftitutio Christi? Cum hisne tuis factis profitebere te Sa. cordotem Christi? An hoc Christia. num eft & pium agere sacerdotem? ad becne ordina-BHS es ?

Quarto, mens & fententia & clara infitutio Chrifti est, ut Sacramento communicent & alij Christiani. Verum tu unstas es, non ad distribuendum sa. cramentum, sed ad facrificandum: & contrà institutionem Christi Mis. sà usus os pro sa-

toutes tes Messes: tu as pris seul le Sacre. ment, & tu as marmoté entre tes dents. & comme en sifflant les paroles de la Céne pour toy seul. Est celà l'institution de Jesus-CHRIST? eft. ce par de telles actions que tu montre. ras que tu es Prêtre de J. Christ? Est-ce la faire le Prêtre Chaé.. tion & pieux? as tu été ordonné pour cela?

QUATRIEMEMENT, il est clair que la pensée, le dessein & l'institution de Jesus-Christ, est que les autres Chrestiens participent aussi au Sacrement. Maistoy, tu as receu l'onction, non pour lear distribuer ce Sacrement, mais pour sacrisser: Et contre l'institution de Jesus-Christ, tu t'es servy

LA CONFERENCE DU DIABLE de la Messe comme crificio. Sic enim d'un sacrifice Car c'est verbaungenzis sufce que signifient claifraganci clare sonant, cum enim rement les paroles de juxtàtraditam cel'Evêque qui donne l'onction, lorsque seremoniam cem in manus dat lon la céremonie ordinaire, il met le Cajam untto, accipe, inquit, potestalice entre les mains de tem consecrandi celuy qui vient de re. & facrificandi pro cevoir l'onction . & qu'il luy dit, RECEvivis & mortuis. Que (malum) hec VEZ LA PUISSANCE DE est prorsus sinistra . CLEBRER ET DE SA-& perversa untio CRIFIER POUR LES VI-& ordinatio, quod VANTS ET POUR LES MORTS. Quelle est (ô Christas instituit ad edendum & bimalheur ) cette on-&ion & cette ordinabendum pro tota tion tout-à-fait sini-Ecclesia, & porrigendum à Sacer-Rre & perverse, que, dote und commude ce que J. CHRIST nicantibus, ex hoc a institué comme une en facias sacrifiviande, & comme un cium propitiatobreuvage pour toute l'Eglise, & pourestre rium coram Deo? presenté par le Prêtre d abominatio suà ceux qui commu- per omnem abominationem! nient avec luy; tu en fasse un sacrifice propitiatoire devant

AVEC LUTHER. Dieu ? ô abomination qui passe toute abomination 1.

Quinto, mens & sententia Christi est (us diximus ) ut sacramentum distribua-Ecclesia & communicantibus ad erigendam & firmandam ipsorum fidem, in quovis agone variatam tentationum peccati, diaboli, Gc. ad subinde renovandum prædicandum beneficium Christi. Fu autem ex hoc fecifi proprium quod tuum st, quod tu facias sine aliis, quod possis impartiri gratis, vel pro pecunià aliis. Cedo, quid hic ejusmodi nunc tu

W

isit

78

au

m:

24

: 14

ipt

ĺŧı

210

iis.

li

16

CINQUIEMEMENT, la pen ée & le dessein de JEsus-Christ est. (comme nous avons dit ) que le sacrement. foit distribué à l'Eglise & aux Communians pour relever & pour affermir leur foy dans les combats des diverses tentations qui viennent du peché, du Diable, &c. Même pour renouveller, & pour précher les bienfaits de Jesus-Christ. Mais toy, tu l'as regardé comme une chose qui t'étoit propre, que tu pouvois faire sans les aurres, & que tu pouvois leur donner gratuitement, ou pour de l'argent. Dis-moy, que peux-tu nier de tout cela? As-tu.donc potes inficiari? In esté fait Prestre de la sorte, c'est à dire sans

ij

LA COMPERENCE DU DIABLE Tesus. Christ & fans foy? Car tu as receu l'onction & l'ordination contre le dessein & l'institution de IEsus-Christ, nonafin de donner le sacrement aux autres, mais afin de facrifier pour les vivants & pour les morts. Tu n'as pas été ordonné pour étre Ministre de l'Eglise, &c. Deplus comme tu n'as ramais distribué le sacrement aux autres, tu n'as pas préché JEsus Christ à la Messe, & par consequent tu n'as rien fait des choses que Jesus-CHRIST a instituées. As-tu donc receu toutà-fait l'onction & l'ordination contre TEsus Chhrist & fon institution, pour faire tout ce qui est contre ejus, ad facienluy? Et si tu as esté consacré & ordonné sunt contraipsum?

unctus es sacerde. temqui fine Christo, fine fide verá fuifi? Ad contrà mentem & institutionë Chrifi unitus & ordinatus non ad com\_ municandum aliis\_ fed ad sacrificandum pro vivis & mortais. Non ordinatus es in ministrum Ecclesta. C.Item qui nunquam distribuisti sacramentum aliis non prædicasti in Missa Christum, adeòque nihil eo-1um fecisti qua Christus instituit. Nunquid igitur plane unctus & ordinatus es con-Christum, tra Ġ institutionem da omnia que

AVEC Luther: Epi (sopis Christum tam havd dubié un-Etio & ordinatio tua impia, & falsa est & Antichristiana. Ergo mane hoe argeo, te non consecrasse in tua Missa, sed obtuksse & adorasse tantum

rdı bri.

ULT:

be.

m Ó

?*h*1

rái

0#

liil

41.

Ġ

oi.

v.

ŧ,

1.

ĝ

1

panem & vinum. & aliis adoran. dam proposaisse.

Hic vides in tuê Missa, primum deesse personam, que consecrare possit, nempe Christiant hominem. Secundò deesse personam, cui consecrari & porrigi debeat, nempe Ecclesiam

si aniem unclus & par les Evêques conordinatus es ab tre Jesus-Christ; il est contra hors de doute que ton onction & ton ordination est impie, fausse & anti-chrestienne. Je soutiens donc que tu n'as pas consacré à ta Messe, & que tu n'as offert. adoré, & fait adorer aux autres que du pain & du vin seulement.

Tu vois maintenant qu'il manque dans ta Messe, premierement une personne qui puisse consacrer, c'est àdire un homme Chrétien. Qu'il y manque en second lieu une perfonne pour qui on confacre, & à qui on doive donner le sacrereliquos pios & ment, c'est-à direl'E. populum. Sed su glise, le reste des fide14 LA CONFERENCE DU DIABLE impius & ignarus les & le peuple. Mais Christi stas ibi sotoy qui es un impie, lus, & putas Chri-& qui ne connois pas fum propter te in-Jesus-Christ, tu es ftituisse sacramenlà debout tout seul & tam, & protinus tu t'imagines que JEin tuà Misa te sus Christ a institué conficere corpus & pour toy seul le Sa. sanguinem Domicrement, & que tu ni, cùm tu non n'as qu'à parler pour fis membrum sed consacrer dans ta Mesbostis Christi.Ter\_ se privée le Corps & tiò, desant ibi le Sang du Seigneur, : sentenquoyque tu ne sois pas tia , fructus & membre de les us-(acramen-CHRITT, mais son ti, ad quem Chriennemy. Il y manque Aus hoc instituit. en troisième lieu, la Christus enim infin, le dessein, le fruit fitait sacrumen-& l'usage pour lequel tum pro Ecclesiã Tesus Christ a instiad edendum & bitué ce Sacrement.Car bendum, ad cor-TESUS-CHRIST l'a inroborandam Piostitué en faveur de l'Eglise pour estre manrum fidem, ad pradicandu & exgé, & pour estre beu tollendum in Mispour fortifier la foy sà beneficiü Chrides Fideles, pour préfti. Nunc reliqua cher & pour relever Ecclefia piorum de dans la Messe les bien-

taà Missa nihil novit, nihil ex te audit, nihil à te accipit, sed tu solus in angulo tuo tacens & mutus, comedis solus, bibis solus; qui tamen es rudi verbi Christi, incredulus, indignus, nemini tecum communicas; er ut in more vobis fuit, tanquam bonum opus pro pecunia vendis.

AVEC LUTHER. faits de lesus-Christ. Or tout le reste de l'Eglise, qui ne sçait pas même que tu dis la Messe, n'apprend rien par toy, & ne reçoit rien de toy; mais toy seul dans ton coin, muet & sans rien dire, tu manges seul, tu bois seul; Et ignorant que tu es de la parole de lesus-Christ, homme indigne & fans foy tu ne communies perfonne avec toy; Et, suivant la coûtume qui est parmy yous astres, tu vends pour de l'argent comme une bonne chose ce que tu fais.

Chm igitur tu non sis persona, 982 confectate posit, aut debeat, & persona etiam desit, que sacramentum accipiat;

Sidone tun'es pas une personne capable de consacrer, & que tu ne le doive pas; s'il n'y a personne à ta Messe pour recevoir le Sacrement, Si tu Tertid cum inver- mets à l'envers, si tu

16 LA Conference du Diable changes & fitu ren- sas, ac prorfus verses entieremet l'inevertas & mutes stitution de Jesus- institutione Chri-CHRIST. Enfin si tu fi , camque sic ad n'as receu l'ondtion omnia facienda que pour faire ainsi contra Christam toutes choles contre & institutionem Christi unttus sis, JESUS-CHRIST & CONquid tum unitio tre fon institution; ina, doin Missa qu'est ce que ton on & confectatiotna. ction? & que fais tu ensuite en disant la alind funt quam blasphemia, & Messe & en consacrant tentatio Det., fic que blasphemer & tenter Dieu, tellement ut tu nec sis verus que tu n'es pas veri- facerdos, nec patablement Prestre, ny nis verum corpus le pain veritablement Christi. corps de J. Christ.

JE se donneray une Ponam similicomparaison: Si quel- tudinem: Si quis qu'un baptizoit, quand Baptismo stereil n'y a personne à sur, ubi non esset baptizer; comme a persona baptizan. quelque Eveque (se- da; se s suffraga. lon la coûtume ridi- neus aliquis (quecule, qui s'est in- admodum ridicatroduitte parmy les lus mos apud Pa-Papistes ) baptizoit pistas fuit ) bapti

ZATE

Karet campanam une cloche ou une aut tintinabulum, fonette, ce qui ne doit quod non potest ny ne peut recevoir le esse persona bapti. Baptême. Dis-moy, sanda, vel baptije te prie, seroit ce là zabilis. Queso ie un vray Baptême? Tu dicas, esset ne hic seras contraint d'averus baptismus? vouer icy que ce n'en Hic cogeris faseroit pas un. Car qui seri neutiquam espeut baptiser ce qui n'est point, ou ce qui se. Nam quis potest hos baptigare ne peut recevoir le Baptême? Que seroitquod non eft, ant quod non est persoce que ce Baptême, na baptizabilis? si je prononçois en l'air Cujusmodi hic esces paroles : JE TE set baptismus, st. BAPTISE AU NOM in ventum pronun-Du Pere et du Fils ET DU S. ESPRIT, & tiarem hæc verba. Baptiso te in noque je répandisse de mine Patris & Fil'eau? Qui est ce qui lij & Spiritus lanrecevroit là la remis-&i, effunderem. sion de ses pechez ou que aquam? quis. le S. Esprit? Seroit. ce ibi acciperet rel'air, ou la cloche? Il missionem pecca-. est palpable qu'il n'y a point là de baptetorum , aut Spiri-

d C'est une calemnie; l'Eglise ne baptise point les cloches; elle les benit seulement, domme elle benit les ornemens & les ausres choses, qui serveux an service divin.

me, quoy que les paroles du baptême soient prononcées, ou que l'eau soit répandue, parce qu'il y manque nne personne qui puis se recevoir le bapteme. Que seroit ce si la même chose t'arrivoit dans ta Messe, que tu prononçasse les paroles que tu crusse recevoir le Sacrement, & que cependant tu ne receusse que du pain & du vin ? Car l'Eglise, qui est la perfonne qui reçoit, n'y assiste pas, & toy qui es un impie & un incredule, tu n'es pas plus capable de recevoir le sacrement, qu'une cloche l'est de recevoir le baptême, c'est pourquoy tu n'es rien du tout quant au Sacrement.

tum santtam ! AZI ne, an campana? Hic vel palpare potes, nallam effe baptismum, etiam fi verba baptismi pronuntientur, aut aqua superfunda. tur, deeft enim persona que baptismum accipias. Quid si idem accideret tibi in tal Missa, at verba pronunties, putesque te sacramentum accipere, & tamen non accipies nist panem & vinum? Nam persona accipiens. Ecclesia, non est ibi & tu impius & incredulas nibilo capacior es facta. menti. fumendi. quàm campana est baptismi accipiendi, adeòque pla-

ne wibil es ad

Hic forsan di. ces etiams aliis in Ecclesia non porrigam Sacrumen tam , tamen ipfe smo, ipse mihi porrigo. Et multi in cœia etiam Sa-

etiam baptisma accipiunt, qui tamenincreduli funț, & tamen ibi est werns baptismus, & verum sacra. Quare mentum. tuncin meà Missà

. non esset verum sa.

cramentum? Sed

cramentum, ant

Tacramentum.

funt ( etiamsi baptismus fiat in casu subita necessitatis) ut minimum due persone, bap tisans & bapti-

sandus, & sæpe

multi alij de Eç.

boc non est simile, quia in Baptismo celle qui baptise, & celle qui doit estre bapfizée, & souvent plusieurs autres per-Ci

Tu ME diras peutestre icy, quoy que je ne presente pas le sacrement aux autres qui font dans l'Eglise, je ne laisse pas de le prendre, & de me le donner à moy-même. Et il y en a plusieurs parmy les autres, qui tout incredules qu'ils sont reçoivent le sacrement, ou le Bapteme & cependant ils reçoivent un vray Baptême & un vray Sacrement. Pourquoy n' auroitil pas dans ma Messe un vray sacrement? Mais ce n'est pas la même chose, parce que dans le baptême / lors même qu'il se don. ne dans une necessiré pressante) il y a att moins deux personnes.

LA CONFERENCE DU DIABLE sonnes de l'Eglise. De plus la fonction de celuy qui baptise est telle, qu'il communique quelque chose aux autres personnes de l'Eglise comme à ses membres, & qu'il ne leur oste rien pour se l'appliquer à luy seul, Missà. Et omnia comme tu fais dans la Messe. Et toutes les autres choses qui se passent dans l'action du bapteme sont selon le commandement & l'institution de Jesus-Mais `ta CHRIST. Messe est cotre l'institution de J. Christ.

En second lieu, pourquoy n'enleignez-vous pas qu'on se peut baptiler loy-même? Pourquoy desaprouvezvous un tel baptême? Pourquoy rejetteriezvous la Confirmation, si quelqu'un se confirmoit luy-même, com-

clesia. Et baptssantis officium est ejusmodi, quod aliis de Ecclestà quid communicat, ut membris, non alits subtrahens, sibi soli sumit, stcut tu facis in alia qua ibi geruntur tum opus ipsum fit , secundum jussum & modum institutionis Christi, tua au-Missa contem tra institutionem Christi.

Secundo quare non docetis, quòd quis possit bapti-Sare (eipsu? Quare ejusmodi Baptismum improbatis ? Quare rejicitis confirmationem, Si quis more vestro confir-

Luther. AVEC me l'on confirme parmaret seipsum? Quare non vales my vous? Pourquoy consecratio?si quis la consecratió ne vauconsecraret seipdroit-elle rien, si quelsum in sacerdoqu'un se consacroit tem? Quare non Prestre luy - même? Pourquoy n'y auroitest absolutio, si absolveres il point d'absolution, quis seipsum? Quare fi quelqu'un se la donnon est unetio, si noit à luy même? Pourquis in extremis quoin'y auroit il point d'onction, si queljuxta ritum veinungeret qu'un estant à l'extre-1trum seipsum? Quare mité se la donnoit à non est conjuguum, luy même, commeon si quis nuberet sila donne parmy vous ? Pourquoy n'y auroitbi ipsi, vel velit il point de Mariage, opprimere puelsi quelqu'un se malam, & dicere rioit à luy-même, ou hoc etiam invità puella debere esse vouloit forcer une filconjugium? Hæc le, & dire que cette enim sunt vestra action devroit estre un septem Sacrame. mariage malgré cette fille ? CAR CE SONT-Si nunc null a LA VOS SEPT SACRE-Sacramentis vestris aliquis ipse MENS. Sidonc personpro feipso facere ne ne peut faire aucun potest aut tracta. de vos SACREMENS,

ve, qui fit, ut tibi

ou en user pour soy-

LA CONFERENCE DU DIABLE même, pourquoy veux tu faire ce grad Sacrement pour toy seul?

IL est bien vray que Tesus-Christ s'est pris luy-même dans le Sacrement, & que tout Ministre en le donnant aux autres & prend aussi pour luymême. Mais il ne le consacre pas pour luy feul, il le prend conjointement avec autres & avec l'Eglise; & tout cela se fait selon la parole de Dieu, le commandement & l'ordre de J. CHRIST. Quand je parle icy de consecration, je demande si quelqu'un peut consacrer & faire le Sacrement pour luy feul; parce que je sçay fort bien qu'aprés la consecration chaque Prestre en peut user comme les autres, car c'est la communion &

feli hoc sammune Sacramentum facere welks ?

Hoc quidem verum eft, quod Christus seipsum samples in Sacramento, & quilibes Minister alies porrigens etiam pro se sumit. Sed ipfe non confectat Sacramentum prose, sumit vna sed cum alin & Eccle sà , & hac om. nia fiunt in Verbo Dei , secundum jussum & ordinatione Christi. Iam loquor de consecratione, an quie ipse possit consecrare & conficere sibi. Quia sais scio quod jam consecrato finguli c≇ aliis posint uinam est commuvio, & mensa Dog

mini multis communis. Sicut novi quationem, an quis possit ungere & vocare seipsu, fatis scio, quod vocatus & unctus, postea vocations ati possis. Item quando quis puel. Lam supravit, an satio fit, quod ipse suprator vocet hanc conjättionem conjugium, &c. nam bene scio, quando puella in conjugit primam confentit quod posted conjunctio leques Thori, &c. est conjugium.

In his angustiis, in hoc agone convrà Diabolum, volebam resundere hostem armis, quibus assues eram

la table du Seigneur qui est commune à plusieurs. Comme lors que j'ay demandé, si quelqu'un pouvoit se donner l'onction s'appeller luy-même, je scavois bien qu'ayat esté appellé & qu'ayar receul'onction, il pouvoit se servit en suite de sa vocation, & enfin lors que j'ay demande si quelqu'un ayat violé une fille, c'estoit assez que celuy qui l'avoit deshonorée, appellast mariage cette cojonction, je sçavois bien aussi que quand la fille cosent d'abord au mariage, la conjonction qui suit ce consentemet, &c. est un mariage.

DANS cette detresse, & dans ce combat contre le Diable, je voulois repousser cet ennemy avec les armes ausquelles j'estois ac-

LA CONFERENCE DU DIABLE coûtumé sous la Pasub Papata, obji2 pauté, & je luy objecciebamque intentois l'intention & la tionem & fidem Ecclesia, scilices foy de l'Eglise, en luy. quod Missas prirepresentant que c'évatas in fide & toit dans la foy & dans intentione Ecclel'intention de l'Eglise, que j'avois celebré des celebrassem. hæ Etiamsi ego, in-Messes privées. quam, non recte veux, luy disois-je, que credidi aut sensi, je n'aye pas crû comtamen in hocrecte me il falloit croire, & credidit, & senst que je me sois trompé Ecclesia. Verum dans ma pensée; l'Eglise neantmoins a crû Satan è contra fortiùs er vebeen cela, comme il falloit croire, & ne s'est mentiùs instans. pas trompée. Mais age, inquit, prome Satan me pressant avec ubi scriptum est, plus de force & de vequod homo impius, qu'auparaincredulus, poshemence sit assistere altari vant; ç'a, me dit il. fais-moy voir où il est Christi, & conseécrit e qu'un homme crare ac conficere in fide Eccle. impie, incredule, puisse assister à l'Autel de siæ? Vbi justit. aut præcepit hog Tesus-Christ, confacrer & faire le Sacre. Deus? Quemodo probabis , quod ment en la foy de l'E-

Le Diable soutient-là l'herefie des Donatiftes. Ecclesia AVEC LUTHER.

Ecclesia intentionem iibi impartiaiur ad hunc tuam Missam pri valam? Si nunc Verbum Dei non habes, sed homi nes boc docuerunt sine Verbo, tunc zota doctrina hæc est mendacium. En audaciam vestrā, in tenebris geritis hac & abutimini nomine Ecclesia, ac deinde omnes abominationes vultis defensas præiexiu incentionis Ecclefic. Deinde non est, ut tu doceas me intentione Ecclesia. Ecclesianibil credit, non sentit extrà Verbum & institutionem Christi, multo minus cotrà ipsius mentem & instiiniionem, de quà glise? Où Dieu l'a r'il ordonné ? où l'a-t'il commandé? Comment prouveras-tu que l'E. glife te communique ion intention pour dire ta Messe privée : Situ n'aspoiint la parole de Dieu pour toy, & que ce soit les hommes qui l'ayent enfeigné sans cette parole, toute cette do trine est un mensonge. Quelle est vôtre audace? Vous faites ces choses dans les tenebres, vous abusez du nom de l'Eglise, & aprés vous voulez deffendre toutes vos abominations par le pretexte de l'intention de l'Eglise. Tu n'as que faire de m'alleguer l'intention de l'Eglise, l'Eglise ne croit rien, & ne pense rien au dela de la parole & de l'in-Ritution de Jesus-CHRIST, & beaucoup

26 LA Conference du Diable moins encore contre suprà dixi : Panfon dessein & son institution, dont j'ay déja parlé; car S. Paul dit dans sa premiere aux Corinthiens, chap. 2. en parlant de l'Eglise & de l'asséblée des personnes de pieté, Nous CONOISSONS LES SEN-TIMENS DE J. C.

Mais comment appredras-tu qu'une cho-Te est selon le dessein & l'intention de lesus-CHRIST & de l'Eglise, que par la parole de TESUS CHRIST, par la doctrine & par la profession publique de l'E. glise. Comment connois tu que l'intention & la pensée de l'Eglise, est que l'homicide, · l'adultere & l'incredulité soient mis entre les pechez pour lesquels on peut estre damné? Et comment sçais - tu d'autres choses sem-

enim dicit lus I. Corinth. 2. de Ecclesia & cœin piorum, Nos mentem Christi nemus.

Vnde autem disces, aliquid esse mentem & intentionem Christi & Ecclesiæ, quàm ex Verbo Christi, doctrina & confessione Ecclesa? Vnde scis intentionem & mentem esse Ecclesia, quod homicidium, adulterium, incredulitas, dam. nabilia sint peccata, & similia, quam ex Verbe Dei ?

AVEC LUTHER: 27
blables, que par la parole de Dieu.

Si nunc intentio Ecclesia de operibus recte . aut Cecus factis est colligenda ex Verbo G justu Dei , quantò magis inzentio de doctrinà est colligenda ex Verbo Dei? Quare ergo Missa privata, blaspheme! cont ravenis claris Verbis & ordinationi Christi? Et posted tuo mendacio, tue impietati prætexis no. men & intentionem Ecclesia? & misero hoc fucotuum ornas commentum, quast intentio Ecclesia st contra clara Ver. ba & institutio. nem Christi. Quæ

Sr done on doit apprendre de la parole & du commandement de Dieu, ce que l'Eglise pense des œuvres bien ou mal faites, ne doit on pas à plus forte raison apprendre de la parole de Dieu ce qu'elle pense de la doctrine? Pourquoy donc, blasphemateur ! condans treviens-tu Messe privée aux paroles claires & à l'ordre de Jesus-Christ? Et pourquoy te sers-tu en fuite du nom & de l'inl'Eglise đe tention pour couvrir ton mensonge & ton impieté? Tu pares de ces miserables couleurs ton invention, comme si l'intention de l'eglise pouvoit estre cotraire aux paroles claires & à l'intention de J. CHRIST.

28 LA CONFERENCE DU DIABLE bæc est andacia Quelle est cette audace prodigicule, que tu prodigiosa, ut per tam impudens mepuisse profaner le nom

daçium nomen Ec-

ultrà ursit Satan,

crasti, sed solum

confe-

ergo non

de l'Eglise par un mensonge si impudent?

core plus loin ce raison.

nement, me dit : Tu n'as

donc pas colacré, mais

clesiæ conspurces? Puisque l'Evesque

Cumigitur Mifne t'a donc fait diseur *farius* ad nihil de Messe par l'onction aliud unttus ab Episcopo,quam qu'il t'a donnée, que ad faciendum per pour faire en disant des Missam privată Messes privées, tout contra verba clace qui est contraire ra & institutioaux paroles claires & à nem Christi, conl'institution de Jesus-CHRIST, à la pensée, trà mentem fidem & cofessionem Ecà la foy & à la profession publique de l'Eclesiæ, tunc profanissima est, & glise, cette onction est nihil santti nec tres profane, & n'a rien de saint & de sa-Sacri habet hæc cré. Elle est mesme unstio. Deinde vanior, inanior. & plus vaine, plus inutile, & aussi ridicule, tam ridicula est hac unctio, quàm que le baptesme qu'on donneroit à une pierre baptisatio saxi, ou à une cloche, &c. aut mutæ campa-Et Satan poussant enna, &c. Atque

AVEC LUTHER. Danem & vinum tu n'as offert que du ( at Ethnici ) obpain & du vin, comme font les Payens; & par tulisti , & per un trafic infame & inquestum turpisimum ac blaspbejurieux à Dieu, tu as Christianis venduton ouvrage aux mam opus tuum vendi-Chi etiens, servant non disti, serviens non à Dieu, non à Jesus-Deo, non Christo, CHRIST, mais à ton sed two ventri, ventre. Quelle est cette abomination incuie Quæ est hæc in audita abomina- au Ciel & à la Terre? tio in cœlo & in Voila à peu prés le. terra? Hac fere sommaire de erat, disputatio-Dispure, nis summa.





# REFLECTIONS s u R

## LA CONFERENCE

DU DIABLE AVEC LUTHER.

#### PREMIERE REFLECTION.

Que cette piece est de Luther.



L n'y a personne de bon sens qui ne crût, aprés avoir leu cette Conference, que ceux qui reconnoissent Luther pour un

de leurs premiers Reformateurs, ne la rejettassent comme une piece suposée & faite exprés pour décrier sa doctrine. Cependant Dieu a permis pour les consondre, que Luther l'ait écrite, & qu'ils l'ayent receuë comme un ouvrage de Luther. En effet le Luther, de Livre, où cette Conserence est rapportée, parut en Alle-

PREMIERE REFLECTION. b Hoffpinien. 2. part. de son bi-Soire Sacram. · fewillet 131. de l'impression de Zurich, 1602. c Il est mort en 1546. le 18. Feurier.

d Milona benefeceris, fi hunc librum ... necessarid nofris Fratribus per Latinam linguam reddideris qua plurimis utilem. Luth. Ep. ad Iust. Ionam. Tom.7.fol.226 ver 0.

c Hospin. p.2. bist. Sacram. ad an. 1546. fol. 200. verfe. Luth. Tom. 7. fol. 126. verfo.

g Luth. Tom. 7. fol. 228.

h In lucem quoque emilit hoc anno (1533) Lutherus librű de Missa privata & Sacerdotum confecratione, in quo statim ab initio describit colloquium à

mand dés b l'année 1533. c'est à dire environ treize ans avant la mort de Luther; qui bien loin de se plaindre qu'on luy eût attribué ce Livre par malice, a écrivit à Juste Jonas, ' Precepteur de ses enfans. pour le prier de le traduire en Latin. Cette traduction fur faite en 1534. Et aprés la mort de Luther ses Disciples, & principalement Philippes Melancton, eurent soin de la mettre parmy & ses œuvres, qui furent imprimées en Latin à Wittemberg.

que les Lutheriens, reconnoissent que cette piece est de Luther. Hospinien, qui est un Historien Calviniste. parle sur l'année 1533. de cette Conference, en ces termes: n Cette année Luther mit an Jour son Livre de la Messe privée & de la consecration des Prefires, an commencement deil rapporte l'entretien qu'il ent avec le Diable an milien de la nuit, & avonë

Les Calvinistes, aussi bien

que c'est par ce malin espris se cum Dangu'il a esté averty de plusieurs nocte hal in coque multis al bus de la Messe privée. Cet a un coçte hal in coque multis al bus Misse maire de cette Conference est vara pris du Diable que la Messe privée est une mauvaise chose, es qu'ayant samé, se convaincu par les raisons i De ha putatione du Diable, il l'a abolie.

M. Drelincourt Ministre de Charenton dit 'à peu prés la mesme chose : Le Serpent ancien attaqua Luther, Gil s'en promettoit la vissoire. Parce que le serviteur de Dieu avoit esté Prestre, & que durant quinze ans il avoit celebré des Messes privées, il suy prouve par des argumens invincibles que ces Messes sont contre Dieu, & contre l'Ecriture divinement inspirée.

M. Tclaude fait le mesme aveu. Luther, dit-il, rapporte que s'estant une fois réveillé pendant les tenebres de la nuit, le Diable se pris às l'accuser d'avoir fait idolatrer le peuple de Dieu, & d'avoir

fe cum D abolo intempestà nocte habitu, in coque se de multis abulibus Missz, privatæ præci puè, à cacodæmone ad monitů fatetur. Hofpipi 2. part. bift. SACTĂ. fol. 131. i De hac disputatione(Lutherus ) na rrat plura quorum summa est le à Diabolo edoctum elle, quòd Missa, privata in primis lit res mala, & rationibus Diaboli convictu abolevisse ca. Hospin ibid. 1 Faux Pasteur Section 48 pag. 373.

m Défense de la Reformació, pag. 136.

idolatré

# PREMIERE REFLEXION. 33

ans qu'il aveit dit des Messes privées. Enfin quand les Lutheriens d'Allemagne reprochent aux Calvinistes, que Zuingle a appris d'un Ange, qui n'estoit ny noir ny blanc à expliquer dans un sens siguré, ces paroles. Cecy est mon corps, les Calvinistes repoussente reproche, en les faisant souvenir de la Conference du Diable avec Luther.

n Fallum & hocest . . . Zuingliū nesciviste, an ille Angelus ater, vel albus fueris: Na Zuinglius nullius Angeli memi nit; aut si meminisset maximè, quid inde absurdi colligere vellet Hunius? An nelcit que Lutherus scribat. Tom 6. Ger. Jenensi, fol. 83. Non de Angelo, sed iplomet Diabolo , qui noctu collo-

Il est faux dit n Hospinien, que Zuingle ne sceuft pas si cet Ange estoit blanc ou noir. Car Zuingle ne parle d'aucun Ange, & quand il en parleroit; qu'en voudroit conclure Hunius pour rendre nostre doctrine absurde? Ne scait il pas ce que Luther dans le fixième Tome de ses Oeuvres imprimées en Allemand à Ienne, ecrit au feuillet 83. non. d'un Ange, mais du Diable même, qui avoit en avec luy un entretien durant la nuit, & qui l'avoit informé de beaucoup d'abus de la Messe des

PREMERE REFERENCE

Papistes? Dira t-il que se soit une tache dola Sette des

Lutheriens?

Le même Historien, aprés avoir rapporté le Sommaire de la Dispute qu'eut le Diable avec Luther, dit o que les Disciples de Luther devoient se ressouvenir de cette dispute, & cesser de reprocher à Zuingle son Songe, dans lequel il sut averty du vray sens des paroles de la Cène, non par le Diable, comme Luther le sut des abus & des superstitions de la Messe, mais parun autre Aventisseur, comme luy mesme l'ecrit.

Et David Pareus, dont P le Synode de Dordrecht fait tant d'estime, parlant des Lutheriens qui attribuent au Diable le songé de Zuingle, use de 9 ces termes, Que ne pensent ils plutost eux mesmes à ce que raconte Luther de ses entretiens samiliers avec l'espris noir, qui est le Diable, & aux choses qu'il déclare ouversement que le Diable luy a sug-

quium, cum eo habuerit, eumque de mulris abufibus Miffer Pontificiæ e-docuerit? Dicet ne, hise etiam Sectam Lutheranorú motatam effe? Hoffin. 2. par-Hif. Sacram. fol. 16.

o Hujus meminisse debebant Lutheri Discipuli, & definere Zuinglio ∫omnium faum objicere, in quo de vero fenfuverborum Cznz admonitus fuit a non à Diabolo, , ut Lucherus abulibus superstitionibus Miffe, fed ab alio, ut iple fcribit, Monitore Hospin.p. 2. fol 131 T.

drac [eff. 99:
q Quinveròipfi porius cogirent qualia
Lutherus de
fuis familiaribus cum arro
fpiritu Diabolo colloquiis

p Synod. Dor-

commemoret, queque in his fibi à Diabolo fuggesta esse palam protiteatur Refellat ergo tritá Papistis cantilenam & argumentum : Lusberus , feipfo sefte, ex atro fpiritu Diabolo didicitratiomes cur demmanda sitMis-[a privata, & Sacerdotum Chrisma: Ergo Lutheri doctrina de M:∬a condamnatione est Diabolica. Hic, inquam, Rhodus-Antecedens negare non possunt. Objecientalioqui eis Pontificii prolixam Legendam Lutheri de disputatione sibi cu (piritu OTIE Diabolo habita, quam iple describit. Sed mox audies Lutheranos vociferantes, hic fallaciam esse accidentis. Verum enim lem-

PREMIERE, REFLEXION. gerées dans ses Conferences. Qu'ils refusent donc la chancon ordinaire, & l'argument sant rabattu des Papistes, Luther, de son propre aveu; a appris de l'Esprit noir, qui est le Diable, les raisons pour lesquelles on doit condamner la Messe privée, & l'Onction des Prestres : donc la doctrine de Lurher touchant la condamnation de la Messe. est diabolique. Voila, dis. je, à quoy il faut répondre. Ils ne penvent nier l'antecedent; car les Papistes leur objesteroient la longue Legende de Luther, touchant la Conference qu'il a euë avec l'Espris noir, qui est le Diable. & qu'il a luy-mesme décrite. Mais vous entendrez austi toft crier aux Lutheriens, que c'est un sophisme, parce que le vray est toujours vray, & ne devient point faux, quoy qu'il soit profere, ou suggere par l'Esprit noir qui est le Diable. Pourquoy cela n'aura-il pas plus de force pour Zuingle,

36 PREMIERE REFLEXION. puis qu'ilne dit point, comme Luther l'avoue de luy mefme , que l'esprit noir luy cust rien suggere, & que c'est une chose que ses calomniaseurs ne sçauroiens prouver?

per este verum, neque id fieri fallum, etiamli ab atro spiritu Diabolo proferatut autluggeretur. Quid ni vero magis hoc valebit proZuin-

glio e cui atrum spiritum quicquam suggestisse nec dicit, ficut fatetur de se Lutherus, nec ulla ratione à calumniatoribus probari potest David Parens. lib. controvers. Euchariftic. cap. 7. p. 257.





### SECONDE REFLEXION.

Que les Ministres s'efforcent en vain de justifier Luther.

PRES tous ces témoignages, on ne peut douter que cette piece ne soit de Luther: Mais quand les Catholiques s'en servent pour montrer aux Ministres que la doctrine de Luther, sur le sacrisce de la Messe, qui est aussi la leur, vient du Demon, ils tâchent de se tirer d'embarras en différentes manières.

Les uns disent que set entretien de Luther avec le Diable n'est qu'an songe : Mais pour parler ainsi, il faut ne l'avoir pas leu, car Luther assire luv-mesme, qu'il estoit a bien éveillé, lors que le Diable vint disputer avec luy.

a Contigit me femel lub mediam noctem fubito experge SECONDE RETLEXION.

D'autres pretendent que ficti, &c. Luch. c'est une figure de Rhetorique, 222. ou une Parabole, dont' Luther s'est servy pour mieux representer les troubles de sa conscience; qui luy reprochoit d'avoir dit si long temps des Messes privées, & les accusations que le Diable formeroit contre luy au Jugement de Dieu. Zather b, dit M. Claude, faivant le ftyle des Moines de ce temps-là, qui avoient accounné par figure de Rhetorique de remplir les Livres de leurs exploits contre le Diable, rapporte que s'étant une fois réveille pendant les tenebres de la muit, le Diable se prit à l'accuser d'avoir fait idolatrer le peuple de Dieu, & d'avoir idolatre luy-mesme durant quinze ans qu'il avoit dit des Messes privées.....

Ilc n'y a rien en tout cela qui c. Pag. 137. s'éloigne du devoir d'an homme de bien, ny qui ne soit entierement innocent, soit qu'on prenne cette narration au pied de la lestre, sois qu'on la pren-

b Deffense de la Reformation. pag. 136.

Tom. 7. fol-

SECONDE REFLEXION.

ou de Parabole, il dit que le Diable l'accusoit dans son son son cœur, cela signifie qu'il se represensoit luy-mesme dans sa conscience, les accusations que le Demon pourroit un jour former contre luy devant, le Tribunal de Dien. Ge. Voila ce que dit M. Claude pour

deffendre Luther.

Mais outre que jamais Orateur n'a donné l'exemple d'une telle figure de Rhetorique, que ceste maniere d'exprimer les choses sous la forme d'un combat contre le Diable, est un peu éloignée de l'usage commun, on n'a qu'à lire Luther, pour voir qu'il n'a voulu faire qu'un recit naif de ce qui s'estoit passé dans sa Conference avec le Diable, & non pas une Parabole. Car la Parabole feint une chose pour en faire entendre une autre? & il paroist que Luther parle en cet endroit à découvert de ce qui luy est arrivé. Il ne dit pas, (comme luy fait dire adroite-

Seconde Reflexion. ment M. Claude ) que le Diable l'accusa dans son cons. Mais qu'une nuit, estant bien éveillé, le Diable vizt dispaser avec luy, il rapporte les paroles de ce mauvais Esprit, avec les réponses qu'il luy fit; & ces réponses font connoistre qu'il n'estoit nullement en peine sur le sujet des Messes privées, lors que le Diable s'avisa de l'en faire douter; il d assure mesme qu'il les avoit dites de bonne foy jusqu'à lors. Ce qui marque marque que sa consciencen'en estoit point agitée, & qu'ainsi M. Claude a tort de dire que le recit que Luther fait de son entretien avec le Diable, soit une Parabole pour expliquer les agitations interieures de sa conscience sur le sujet des Messes privées.

Une seconde raison pour montrer que ce ne peut être ane Parabole, c'est que Luther, aprés avoir rapporté les Arguments du Demon, comme des choses qui luy étoient nou-

dHzc omnia feci ex mandato & obcdientia Majorum,&c.Luth. Tom. 7. fol. 228 verf.Ob. jiciebam intentionem & fidemEcclesiæ, scilicet quod Missas privatas in fide & intentione Ecclefiz celebrastem. Ibid. fol. 229. verf.

SECONDE REFÉÉRION. et velles, & qui le persuadoient

à mesure qu'il les entendoit; & aprés avoir expliqué toute la suite de leur dispute, il asseure c qu'il est presque impossible de soutenir ences occasions l'impetuosité du Demon.

empeium per petuosité du Demon ferre poiest.

Mais une observation qui sufa fit toute seule pour convaincre tous les esprits raisonnables que Luther n'a point voulu faire une Parabole, est qu'il dit, faprés avoir fait le recit de sa Dispute avec le Diable, qu'Empserus, Oecolampade, & plusieurs autres ont perdu la vie dans de semblables Disputes.

F Ego plane persuasus sum Empserum & Oecalempa-dium, & similes bis estibus horribilbus & quastationibus (3 athana) subità extinduses Luth. com. 1, fol 230.

€ Necenim humanum cor

**b**orrepdű hunc

👉 inetfabilem

Luch tome 7.

£ol. 338.

Ce n'est donc pas, & ce ne peut estre une Parabole, aussi M. Claude avouë - t il que celle là seroit fort extraordinaire, & comme il prévoit bien que les gens de bon sens nes'y tromperont pas, il tâche de surprendre les foibles, en alleguant un exemple, par lequel il prétend montrer a que les Moines de ce temps là remplissionne leurs Livres de leurs exploits contre le Diable. Il tiré

gDefense de la Referm. pag. 138.

SECONDE REFLEXION. cet exemple de S. h Antonin, , qui rapporte, que S. Domi-, nique trouva une nuit le Diable lisant un papier, qu'il luy a commanda par Jesus Christ, , de luy montrer ce qu'il lisoit, " à quoy le Diable obeit au " nom de Jesus Christ, & que "S. Dominique ayant veu ce " papier s'en servit utilement " pour corriger ses Religieux, , de certains défauts que le "Diable avoit remarquez pour , leur en faire reproche au Ju-" gement de Dieu. Cela se peut (pour user des termes de M. Claude) appeller un Exploit d'un Moine contre le Diable, car ce Saint force le Diable au nom de Jesus-Christ à luy declarer ce qu'il vouloit tenir secret jusqu'au jour du Jugement. Au lieu que Luther bien loin de se signaler contre le Diable par quelque victoire, avouë que le Diable l'a vaincu par ses raisons, de sorte que cela se peut appeller un Exploit du Diable contre un Moine : Ce qui est bien different de

h Antonin. Chren. 3.pars. tit 23. c. 4.6. S. Dominicus vidit quadam nocte accusatorem fratru, quali ferreis manibus pentem schedulam, & ad lumen lampadis hanc legen. tem,àquo dum vir Sanctus quæreret quid legeret respődir peccata fratrum tuorum lego. Præcepit ergo Pater fanctus ut Cchedulam dimitteret, quam in nomine Chrifi coactus dimisit. In quâ Patet quædam reperit, fuperquibus filios emen da vit, ecce quomodo in infidiis luis inimicus capitur,& Iusti de Angustiis liberantur.

PREMIERE REFLEXION.

ce qui arriva à S. Dominique, le Diable ne vouloit pas l'instruire, & ce mauvais esprit ne luy donna le papier qu'il tenoit, que par la force qu'a toûjours sur luy le Nom de Jefus-Christ. Sans cela il n'eust point fait connoistre à S. Dominique les défauts de ses Freres, parce qu'il ne dit jamais une verité utile que par contrainte. C'est pourquoy † M. Claude qui le sçait, s'est bien donné de garde dans le rapport de cette Histoire, d'exprimer, comme fait S. Antonin. que ce fust an nom de Iesus-Christ que le Diable obeit à S. Dominique, de peur qu'il ne parust trop que le Diable avoit esté forcé, & afin qu'on pûst croire qu'il avoit instruit S. Dominique come il avoit instruit Luther. Mais la maniere dont le Diable aborde Luther, fait bien voir qu'il ne l'abordoit que pour leseduire Luther ne l'appelloit point, le Diable luy proposa ses railons sans y estre force; Luther exposa les siennes avec le

+ Voicy comme M.Claude stai duit le paßage de S. Antonin, dans la page 138. de son Liyre de la Defense de la Reforme. Dominique vit une nuit le Diable, qui tenoit dans fes mains de fer un papier, dont il faisoit la lecture à la lumiere d'une lampe, & luy ayant demandé ce que c'étoitqu'illisoit, le Diable luy répondit, que c'estoit le Catalogue. des pechez de les Freres : Surquoy Dominique luy ayat plus de force qu'il put: Enfin il commar luy lais papier, & c'est sur les instructions d'un tel maître qu'il a fait abroger par ceux qui l'ont suivy, le fait, ce y trouv serraine.

D'autres Ministres, pour. empescher qu'on ne croye que ce soit par les avis du Demon, que Luther ait commencé sa Reforme, asseurent qu'il avoit condamné les Messes privées avant que le Diable en eust conferé avec luy : & pretendent le prouver, en difant que son i Livre de la Captivité de Babylone, & celuy par lequel il confirma les Augustins de Witemberg, dans la pensée d'abolir la Messe privée, avoient paru long temps avant qu'il eust composé celuy où il parle de son entretien avec le Diable.

Il est vray que ce dernier Livre n'a esté écrit que longtemps aprés les deux autres;
mais il est vray aussi qu'il avoit eu cet entretien avec le
Diable, avant qu'il eust pensé
à écrire ces deux ouvrages, ny

commandé de luy laisser ce papier, & le Diable l'ayant fait, ce Saint y trouva de certaines cho-fes, sur lesquelles il corrigea ses Realigieux.

i Liber de Captiv. Babyl & Liber de Abroganda Missa privata. Luth Tom. 2. 1 Hæc fere erat disputationis summa. Luth Tom.7.

fol. 230.

m Hæc enim funt vestra septem Sacramenta, &c. Luth. Tom. 7. fol. 229. vers. Voyez cy-dessus pag.

n Principio neganda mihi funt septem Sacramenta. Tantum tria pro tempora ponenda, Baprismus, pœnitentia, panis. Luth. de captiv. Babyl. Tem. 2.

SECONDE REFLEXION. 48 aucun autre contre les Messes privées. Car en premier lieu. il appelle luy mesme cét entretien 1 une Dispute : Et s'il avoit esté du sentiment du Diable sur les Messes privées, a. vant que de l'entretenir, il n'auroit point falu disputer sur ce point, comme ils firent. En second lieu, il paroist que quand il eut cét entretien avec le Diable, il croyoit encore qu'il y avoit sept Sacremens; car le Diabse en tire un argument contre luy : mCe sont là, luy dit il, vos sept Sacremes, &c. Or il est certain que dans son Livre de la Captivité de Babylone, il ne parle plus en homme qui croye qu'il y ait sept Sacremens, il le nie formellement : Avant tout " dit il ... ilfant que je nie qu'il y ait sept Sacremens, & que je n'en admette pour le present que trois, squoir le Baptesme, la Penitence & le Pain. D'où il suit necessairement qu'il n'a écrit son Liure de la Captivité, qu'aprés avoir eu conference avec

le Diable, car si dés le temps de sa Conference, il n'avoit crû que trois Sacremens, le Diable auroit mal argumenté contre luy, de luy alleguer qu'il en croioit sept.

Il est clair aussi que le Livre qu'il écrivit aux Augustins de Wittemberg sur l'abolition des Messes privées, n'a esté fait que depuis cette Conserence; puisque dans ce Livre il parle contre les Messes privées, & que dans la Conserence il les soûtient de toute sa force contre le Diable.

Il paroist mesme par les argumens dont ils se servent l'un & l'autre, que Luther estoit encore dans l'Eglise. N'ay je pas receu (dit il dés le commencement) l'onstion & la consecration des mains de l'Evesque? n'ay je pas fait toutes ces choses par le commandement de mes Superieurs?...

Pourquoy n'aurois je pas consacré, puisque j'ay prononcé serieusement les paroles de Iesus-Chris? Cela marque bien qu'il

o Sum unctus Sacerdos, accepi unctionem & confecrationem ab Episcopo, & hec omnia feci ex mandato & obedičtia majorum Quare non confectalfem com verba Christi seriò pronuntiarim ? Luth. Tom. 7. fel.

SECONDE REFLEXION. sy-do[w. pag.

P Hoc neque tu, neque ullus alius Papista poterit inficiari. Luth. ibid.Voyez cydeßus pag. g Sed tu impius & ignarus Christi stas ibi solus & c. Luth. ibid. fol. 229. cydesses pag. r Reliqua Ecelefia piorum de tua Milla nihil povit, &c Luth.ibid. cy-desus pag.

In his angustiis, in hoc agone contrà Diabolum volebam - retundere hostem armis, quibus affuerus eram sub Papatu, &c. Luth. fol. 229. Werf.cyde¶us pag.

228. ver. vere estoit encore dans l'Eglise aussi le Diable dans un endroir luv parle-t il en ces termes? C'est ce que ny toy, ny aucun autre Papiste ne peut nier, & dans un autre? Mais toy qui est un impie, & qui ne connois pas Iesus. Christ, tu es là debout tout seul, & tu t'imagines que lesus-Christ a institué pour toy seul le Sacrement, & un peu plus loin : 1 Tout le reste de l'Eglise qui ne sçait pas mesme que su dis la Messe, n'apprend rien par toy, & ne reçoit rien de ioy; mais toy seul dans ton coing, sans rien dire, tu manges feul, su bois seul. Ces paroles ne montrent-elles pas clairement que Luther disoit encore des Messes privées? Et vers la fin de son recit, il dit. ( Dans cette détresse & dans ce combat contre le Diable; je voulois repousser cet uvec les armes ausquelles j'étois acconfumé sous la Papante. & je lui objectoie l'intention & la Foy de l'Eglise.... Ie veux, luy disois-je, que je

SECONDE REFLEXION n'aye pas crà comme il falloit croire, & que je me sois trompe dans ma pensee, l'Eglise neanmoins a coû en cela comme il falloit croire, & ne s'est pas trompée. Il marque i mesme que le Diable en cet endroit redoublant ses efforts le pressa. avec plus de vehemence qu'auparavant de montrer où Dieu avoit commandé de consacrer en la Foy de l'Eglise; comment il pronveroit que l'Eglise luy communiquoit son intention pour une Messe privée, & que s'il n'avoit point la parole de Dien. il falloit que les hommes l'ens. sent enseigne sans cette parole, Eque sa doctrine sur les Messes privées ne fut qu'un mensonge. D'où il resulte que le Demon luy a donné le premier scrupule sur les Messes privées, & les premiers enseignemens, qui luy ont servy à reformer l'Eglise sur ce point. Auffi avons nous veu u qu'Hospinien & M. \* Drelincourt disent que ce fut du Diable que Luther apprit que les Messes privées estoient

Satan & contrà fortius & vehementius instans, inquit, , prome ubi scriptum cít, ... ubi justitaut precepithoc Deus? quomodo probabis quod Ecclesia inten− tionem tibi impartiatur ad hanc tuam Millam privatam ? Si nune Veibum Dei non habes, fed homines hoc docuerunt fine verbo, tunc tota doctrina hæc est mandacium. Luth. ibid. fol. 229. verf.

uHospin 2.per. bist. Sacr. fol. x FAHX PA-Reny fest. 489 P48-371SECONDE REFLEXION:

estoient contre l'Ecriture, & qu'il les falloit abolir. En effet, il ne se sert dans tous les écrits qu'il a faits contre les Messes privées, que des arguments que le Diable luy a suggerez dans cette Conference. Tellement que ceux qui regardent Luther comme un des premiers Reformateurs de l'Eglise, doivent passer plus loin & reconnoistre le Diable pour l'auteur de cette reforme. Et Messieurs de la R. P. R. ont beau dire qu'ils ne suivent pas la doctrine de Luther, car outre qu'ils la suivent en ce point, il est certain qu'ils l'ont toûjours mis entre leurs premiers Reformateurs, suivant le sentiment de y Calvin qui proteste que quand Luther l'appelleroit Diable, il le respecteroit comme un grand serviteur de Dieu. D'ailleurs l'union qu'ils ont faite avec les Lutheriens, marque bien qu'ils ont reconnu Luther pour tel, & qu'ils n'ont point eu d'autres raisons pour cela que celles de Calvin, qui 2 fonde le grand

y Sæpe dicere solitus sum, etiamsi me Diavolum vocaret (Lutherus) me tamen hot illi honoris habiturum, ut infignem Dei fervum agnosca. Calvin das sa lettre du 25 Novembre à Bulinger.

z Calvin dans

SECONDE REFLEXION. respect qu'il a pour luy sur la sau desensact fermeté avec laquelle il a attaqué luy seul toute l'Eglise Romaine. Or il est évident qu'il ne l'avoit pas encore attaquée dans sa doctrine lors qu'il eut -cette Conference avec le Dia. ble, puis qu'il recevoit tous les Sacremens qu'elle reçoit, & que pour justifier au Demon qu'il disoit valablement les Messes privées, il alleguoit qu'il les disoit en la foy de cette Eglise: Il n'avoit donc encore écrit aucun des Livres qu'il a publiez contre elle, & qui luy ont fait donner par Calvin & par 2 ses Sectateurs ces grands noms d'Apostre, & de Serviteur de Dieu.

 On demandera peut-estre icy d'où vient que Luther n'a parlé de cette Conference que dans le dernier des trois ouvrages qu'il a faits contre les Messes privées. Mais il est facile de répondre à cette question. Il n'avoit garde, lors qu'il commença d'écrire contre les Messes privées, d'alletre Vuestphal col. 1794 de ses opusc. imprimées à Geneve en 1611 par lacob Stoër.

a Beze Tom. I. de son hist. Ecclessast. p. 4. Hospin. 2. par. hift Sacramet. fol. 127 verso.

PREMIERE REFLEXION.

guer que le Diable fût auteur de cette doctrine, & quoy qu'il fût déja persuadé (comme on le verra dans la suite) que le . Diable pût enseigner dans l'Eglise & y faire l'office de Pasteur, il ne voyoit pas le monde encore disposé à recevoir les enseignemens d'un tel Maître. C'est pourquoy quand il écrivit ben 1520 son livre de la Captivité, & cen 1521 celuy qu'il addressa aux Augustins de Wittemberg, il ne dit point qu'il eût appris du Diable les raisons dont il se servoit contre les Messes privées. On voit même qu'il avoit peur que la pluspart des Religieux de ce Couvent ne pussent porter une si nouvelle & si étrange doctrine; sa Preface le montre bien, il dit, d que peu de gens sont capables de resster à l'autorité de toute l'Eglise, & à la pratique universelle de tant de secles, il ajoûte,

qu'il craint bien qu'il n'y ait en-

core plusieurs foibles parmy eux:

Et les croyant capables de s'ef-

b Hoffin. 2. p.
hift. Sacramët.
fol. 5. verfo.
c Hoffin ibid.
fol. 22. scriptit
Lutherus sub
inem an. 1521.
ad frattes Augustinianos ex
Pathmo suo librum de abrogandà Missà
privatà.

d Magnum est certe tot seculorum consuetudini, tantæ multitudinis sensui, tantorumque autoritati resuctari....consiliti mihi fuit, hanc ad vos E-

frayer par la feule nouveauté G ij

SECONDE REFLEXION. de sa doctrine, il n'avoit garde de leur dire qu'il la tenoit du Diable. Mais onze ou douze ans aprés, quand il vit tant de peuples courir aprés luy, & qu'il n'avoit qu'à dire une choie pour la faire croire, il ne feignit point, en faisant son troisième traitté contre les Messes privées, d'y inserer le recit de sa Conference auec le Diable. & d'aller même jusqu'à dire, pour l'autoriser, que le Diable pouvoit non seulement enseigner dans l'Eglise, mais y administrer tous les Sacrements. Cette proposition \* est étonnante, mais la maniere dont Luther l'explique, l'est encore d'avantage. Ie ne suis pas, dit-il, e de l'avis des Papistes, qui disent qu'aucun des Anges, ny Marie même ne peut consacrer. Et moy je dis au contraire, que si le Diable même venoit ..... & que je sceusse ensuite qu'il se fût ingeré de faire l'office de l'asteur de l'Eglise, qu'ayant pris la figure d'un homme il eut esté appellé pour prescher, & qu'il eut en.

pistola mittere, adfirmandos & confolandos cos, qui forteadhuc inter vos`infirmi, imperum terreatis adver farij, & trepidătis conscientiæ ferre nequeunt. Luth. de abroganda Mi∬a privaia tom. 2.

\* Hospinien en a esté surpris ; Luther, det-il, dans son Livre &c. p. 41.

e Ego igitur non dică, quod Papistæ dicűt, nullum Angelorum, ne Mariam quidé ipfam, cofectare polle. Et econtra'dico, si Diabolus iple veniret . . . ego autem pono ut posteà resciscerem diabolum lic irreplille in offici fi Pattoris

Keclesiæ, in Specie hominis vocatum. esse ad prædicandű **&** publice in Ecclesia docuille, bapti-1asse,celebrasse Missam, absolvisse à peccatis & tali munere functum esse juxtà institutione Christi, tunc cogeremur fateri, Sacramenta ideo non esse inefficacia, fed veru Baptilmű, vesum Evangelium, veram ablolutionem, verum Sacramentum corporis & sanguinis Christi nos accepille, Fides enim nostra, dignitas & efficacia facramentorum

SECONDE REFLEXION. seigna publiquement dans l'Eglise, qu'il eut baptisé, celebré la Messe, donné l'absolution des pechez, & fait ces fonttions selon l'institution de Jesus - Christ, Nous serions alors contraints d'avoüer que les Sacremens ne servient pas pour cela inefficaces, mais que nous aurions recen un vray Baptême, an vray Evangile, une vraye absolution, & un vray Sacrement du Corps & du Sang de Jesus-Christ. Car nostre Foy, & l'efficace des Sacremens n'estant pas appuyées sur la qualité de la personne, il n'importe que cette personne soit bonne ou mauvaise; qu'elle ait receu l'onction, ou ne l'ait pas receuë, qu'elle ait efte appellée legitimement, ou non, que ce soit un Diable ou un Ange.

non nituntur qualitate persona, sive bona sit sive mala, uncta vel non uncta, vocara legitime, vel non vocara Satan vel Angelus, &c. Luth. de Missa privata, & unttione Sacerd. 10m. 7. fol. 243. verso.

f Ego in adolescentia mea audivi quanda Il ajoûte un peu aprés, pour appuyer ce sentiment par un exemple, f qu'il a ouy dire autre-foir qu'un Predicateur s'estant

SECONDE REFLEXION. trouve mal, un inconnu eftoit survenu, qui s'estoit presenté pour prècher à la place de l'autre. & qu'aprés avoir fait une predication forte & touchante, il avoit declare qu'il estoit le Diable. & qu'il n'avoit prêché l'Evangile avec tant de vehemence que pour les accuser au dernier jour avec plus de force. Ie n'examine pas, dit Luther, † fi cette petite histoire est vraye, ou si c'est une chose inventée pour infiraire, mais je scay qu'elle est vray-semblable. c'est à dire que le Diable peut evangeliser, faire la fonction de Ministre & de Pasteur, donner le Sacrement, &c. Aprés cela il ne faut pas s'étonner si Luther a si bien écoûté le Diable sur les Messes privées, quoy qu'il le connût pour ce qu'il estoit, & si enfin il a declaré que c'étoit de luy qu'il tenoit cette doctrine.

historia,quen dam concionatorem, cũ jame : deberer confcendere suggestum, subita egritudine correptum, ibi fupervenit quidã ignotus, & obtulit le pro i plo concionaturu, arrepto autem libro, paravit le ad concion & & cũ jam conscendisser suggestum, adeò eruditè, piè & patetice dixit, ut animis omnium repent& per motis, tota penè in lacrymas fol veretur turba auditorum. In fine autem concienis, ejulmodi dicto clausit; vultis, inquit, fcire quis fim ? Ego sum Satan , ideò tam concitate veheméter ap<del>u</del>d

vos de Evangelio peroravi, ut eo acriùs accusare vos possim in extremo die, in vestram damnationem. † An hec historiola vera sit, an docendi causa conficta, non pugno. Hoc autem scio eam veri-similem este, scilicet Diabolum poste evangelifare, fungi officio Ministri & Pastoris, porrigere Sacra-

mentum, &c. Luth. ibid. fol. 244.

Seconde Reflexion.

Hospinien en a esté surpris, Lusher, dit-il, dans son Livre de la Messe privée, & de l'onttion des Prestres, est allé jusqu'à dire qu'il y auroit un vray Sacrement, quand même il serois fait par le Diable, in Libro de Missa privata & untiona Sacerdosum anno 1533 edito, eò usque progressus est, ut diceret Sacramenum verum futurum etiam fi à diabolo conficesctur. Hoffiff 2. p. hift. Sacr.fol. 14, verfo.

Un autre moyen dont se servent les Ministres est de dire que, supposé que Luther ait appris cette doctrine du Diable. il ne s'ensuit pas pour cela qu'il la faille rejetter, parce que le Diable dit quelquefois la verité. Comme quand il dit de J E s u s-CHRIST qu'il est s le Fils du Dien vivant, & des Apôtres qu'ils sont les h Serviteurs du Tres.haut.

g Matth. 8. 29 Marc. 5. 7. Luc. 8. 28. h Actor. 16.17

> En effet, il ne faut pas rejetter ces veritez, parce que le Diable les a dites, mais on doit considerer deux choses : l'une que quand il a parlé de la sorte, ce n'a esté que par contrainte, comme le dit i Calvin même: l'autre que ces veritez estoient déja connuës d'ailleurs; & sans cela il eut bien falu se garder de l'en croire; car comme il est le pere du mensonge, son témoignage doit toujours estre sul-

i Sciendű est, non tam sponte in Christi conspect uvenisse, (Dæmones) quàm arcano Christi imperio tracgos..., coacti

SECONDE REFLEXION. pect, lors même qu'il dit la verité. Jesus-Christ pressé de la faim, dit \* S. Chrysostome, ne fait pas neanmoins ce que le Demon lay inspire, pour nous apprendre que nous ne devons jamais rien croire de ce que nous conseille cet ennemy. Comme c'est par là qu' Adam a offense Dieu, . & a viole son ordonnance, Jesus-CHRIST nous fait voir qu'il ne faudroit pas écoûter le Demon, quand même il ne nous porteroit point à desobeir à Dien. Mais que dis-je à desobeir à Dieu? . l'exemple de Jesus-Christ nous montre que quand les Demons nous diroient même quelque chose de veritable, nous ne devrions pas les croire. Il les fit taire lors qu'ils publicient qu'il estoit le Fils de Dieu. & S. Paul de même keur imposa silence, quoy que ce qu'ils disoient alors estoit veritable. D'où il faut conclure que quand le Diable est le premier à dire une chose, & qu'il l'a dit sans contrainte, ce doit necessairement estre un mensonge, parce qu'alors il ne peut suivre que

ctiam cũ adorant, & contumaces corum querimoniæ testes sunt quã non voluntana fuerit corum confessio, sed vi extorta. Caluin. Harmonicevangelique sur le 6. & 7. ver [et du 5. chap. de S.

\*. S. Chrys. hom. 13. in Matth. c. 4.

Marc.

SECONDE REFERMION.

sa nature, c'est à dire il ne peut que mentir. Or il ne paroist pas qu'il ait esté contraint de parler comme il a fait à Luther, contre les Messes privées; il paroist au contraire, qu'il est le premier qui ait dit que ces Messes fussent une abominations & par consequent tout ce qu'il en dit ne peut & ne doit passer

que pour un mensonge.

Mais, dit-on, il luy est pour tant arrivé quelquefois de dire la verité, & de la dire fortement pour pousser les ames au deses\_ - poir: Et cette derniere raison, qui suppose que le Diable air veritablement enseigné Luther. est tirée k de Luther même. Car pour empescher qu'on ne se mocque de la croyance qu'il a donnée au discours du Diable, & pour montrer que cet Esprit de mensonge dit quelquesois la verité, il rapporte l'exemple de Judas: il dit que Satan representa à ce trastre une verité incontestable, à sçavoir qu'il avoit traby le Sang juste, mais qu'il le fit pour le pousser au

k Hic respondebunt mihi Kanctishimi Patres ( Papistæ ) hic ridebunt& dicent: Tune es doctor ille celebris, & no mosti respondere Diabolo ? 🕳 n ignoras diabolu effe mendacem ?..... Verŭ quidem hoc est quod mendax fit, fed ejus mendacia non funt fimdesespoir; & que ce mauvais plice Esprit avoit la même intention, ado quand il luy sit voir l'abomina apprison des Messes privées, mais lique par la grace de Dieu il tem

avoit profité de la verité sans

se porter au desespoir.

plicis artificis
.... ipfe sic
adoritur, ut
apprehédat aliquam & solidam veritatem, que negari non potest, atq; cam
adeò callidè &
versutè urget

& acuit, & adeò speciosè fucat suum mendatium, ut fallat vel cautissimos. Uti cogitatio illa, quæ Judæ cor percussit, yera erat, Tradidisanguinem justum, hoc Judas negare non poterat: Sed hoc erat mendacium, ergo est desperandum de gratià Dei. Diabolus hoc mendacium tam violenter utsit, utijudas.... desperaret. Luth. de Missa privata & unscione Sacerd. Tom. 7. fol. 230.

† Ibi mentitur Satan, quando ultrà urget, ut desperem de gratià.... consessus quidem sum (lege Dei convictus) coram Diabolo, me peccasse, me damnatum esse ut Judam, sed verto me ad Christum. Luth. ibid. fol. 230 verse.

Voila sans doute ce qui se peut dire de plus subtil, mais cela n'est bon qu'à tromper ceux qui ne prennent pas garde que l'exemple de Judas est tout different de celuy-cy. Lors que le Diable luy representa cette grande verité, tu as traby le Sang juste, il ne luy disoit rien qu'il ne sçeût d'ailleurs & par des moyens qui ne luy permettoient pas d'en douter, de sorte que le Diable ne le vouloit point enseigner, mais il vouloit

SECONDE REFLEXION.

se servir de ce que Judas sçavoir pour le jetter dans le desespoir. Au lieu que, quand le Diable entretint Luther sur le sujet des Messes privées, il luy proposa une chose nouvelle, & bien loin que Luther la sceût d'ailleurs. on voit qu'il soûtint le contraire comme en ayant esté persuadé jusqu'alors. On ne peut pas dire non plus que ce que disoit le Diable fût connu à Luther par d'autres voyes, puis que Luther même dit que toute l'Eglise, de laquelle pour lors il suivoit encore les sentimens. croioit le contraire. Tellement que si le Diable luy a dit la verité, il faut conclure qu'il a voulu l'instruire, & par consequent qu'il a cessé d'estre le Pere du mensonge, ce qui est absurde. Et d'alleguer qu'il luy faisoit entendre cette verité nouvelle pour le desesperer, cela n'a nulle suitte; car il pa, roist par toute la Conference que le Diable instruit Luther, qu'il luy 1 reproche même de n'avoir pas eu assez de confian-

1 Turca, & nos spiritus rejecti non fidimus ilSECONDE REFLEXION.

ce en Jesus Christ, & qu'a. prés l'avoir persuadé il le quitte. Veritablement il luy parle des Messes privées comme d'ane grande abomination, & comme d'ane horrible idolatrie, mais cela ne pouvoit pas mettre Luther au desespoir; & si Judas y entra aisément, ce fut parce que le Diable luy representa fortement une verité, dont il estoit convaincu, & contre laquelle il avoit agy; au lieu que Luther estoit bien assûré en sa conscience qu'il n'avoit point agy contre ce qu'il avoit eu de lumieres jusqu'alors, & ainsi il n'avoit pas la même occasion que Judas de se desesperer. Mais enfin pourquoy le Diable, qui ne veut que perdre les ames, auroit-il hazardé d'apprendre une verité à Luther, dont la perte estoit toute assurée, puis qu'il estoit dans l'idolarrie, (car c'est le nom que le Diable donne aux Messes privées ) il m'avoit qu'à luy laisser dire ces Messes, c'est à dire, suivant tette supposition, il n'avoit

misericordia.... Ejusmodisidem, non aliam & tu habebas..... à Christo tanquam crudeli judice, confugiebatis ad S. Mariam, & c. Luth. ibid. fol.

228 ver∫e. -

SECONDE REPLEXION. qu'à le laisser idolatrer. C'est ainsi que ce malin esprit en a usé avec les Payens, il les a laissé idolatrer, & jamais l'envie de les pousser au desespoir ne l'a porté à leur faire conpoistre les abominations de leur idolatrie, parce qu'il sçavoit que leur perte estoit infaillible en les laissant dans ce malheureux estat : celle de Luther ne l'auroit pas esté moins, si la Messe privée avoit esté une idolatrie, & le plus seur moyen que nous ayons de connoistre que ce n'en est point une, c'est que le Diable ait esté le premier à le dire. Il a veritablement tenté Luther, mais ce n'a pas esté pour le desesperer, ç'a esté pour l'induire en erreur & tant d'autres ames qui l'ont fuivy: Voila le veritable but de l'entretien qu'il eut avec Luther.

Le même esprit suggera à Zuingle ce qu'il avoit à répondre au Chancelier de Zurich, dont les raisons l'avoient fort embarassé dans mune assem-

SECONDE REFLEXION 61 blee que l'on y tint sur le sujet de l'Eucharistie. " Ie songeois en dormant, dit Zuingle, que je disputous encore avec le Chancelier . G. que j'estois demeure tellement mäet, que je ne pouvois exprimer ce que je sçavois estre vray: en cet estat je vis tout d'un coup un Avertisseur ( je ne sçay \* s'il estoit blanc ou noir) qui me dit : He pauvre bomme, que ne luy réponds tu ce qui est écrit en l'Exode † c'est la Pasque, c'est à dire le Passage du Seigneur. Et il ajoûte, que s'estant servy de cet endroit de l'Ecriture dans l'assemblée qui se tint le lendemain, toutes les ames qui avoient encore quelque scrupule sur sa doctrine la receurent Avec joye.

bift. Sacrami fol. 25. FAUX PASteur de Drelincourt set. 47. p. 162 n Visus sum mihi in fomnis denuò cũ scribâ contendere, ficque obmutuisse, ut quod verum (çirem, proloqui non possem. Ibi subitò vilus Monitor (ater an albus fuerit no memini) qui diceret : quia ignave respondes ei, quod in Exodo legitur, est Phase, hoc. cft, transitus Domini. mul expergefactus è lecto exilij, locum diligenter infpexi, ac de co mox coram to-

mox coram totà Ecclesià disseriii. Illeque sermo omnibus piis, qui adhuc nounihil hærebant, omnem nebulam discussit. Zuingl. in subsidio Eucharistia Tom. 2. fol. 249. Et Hospin. 2. p. bista fol. 26.

\* C'est à dire, je ne sçay qui il estoit.

† Exod. 12. 11.

Ces exemples verissent bien à la lettre ce que dit le S. Esprit par la bouche de S. o Paul, que

o t. Thimoth

SECONDE REFLEXION. 63
dans les derniers temps quelquesuns abandonneront la foy, s'arreftant aux esprits d'erreur &
aux doctrines des Diables.

FIN.

# APPROBATION.

l'Abbé De Cordemoy, sous le titre de Recie de la Conference du Diable avec Luther, fait par Luther mesme, avec quelques Reslexions sur cette Histoire, pour marquer les avantages que l'Eglise peut tirer de là, contre les Lutheriens & contre les Calvinistes alliez avec ces premiers Heretiques, & pour combattre les Réponses que les uns & les autres ont coûtume d'apporter pour se saver de ce reproche. A Paris le 20 Février 1681.

PIROT.

#### PERMISSION.

VEU l'Approbation, permis d'imprimer. Fait ce deuxiéme Mars 1681.

DE LA REYNIE!

Section 1995



